
43

Ερμηνευτικές παρατηρήσεις στην παράγραφο 42

1. Στο κεφάλαιο αυτό έχουµε τον έπαινο των νεκρώνγια τους οποίους

εκφωνείται ο συγκεκριµένος λόγος. Ο έπαινος αυτός, απαραίτητο τµήµα του

επιταφίου λόγου, έχει προαναγγελθεί από το ρήτορα από πολύ νωρίς (στο

36.4) αλλά μεσολάβησε ο εκτεταµένος έπαινος της πολιτείας. Τώρα, µε τις

τελευταίες φράσεις του κεφαλαίου 41, που αποτελούν το συμπέρασμα του

επαίνου της πατρίδας, γίνεται η σύνδεση µε τον έπαινο των γεκρών: αυτοί

πολέμησαν και σκοτώθηκαν, για να µην στερηθούν µία τέτοια πατρίδα (το ίδιο

ισχύει και για κάθε έναν από τους ζωντανούς, που εἶναι φυσικό να θέλει να

υποφέρει για χάρη της πατρίδας αυτής).

2. Πριν περάσει στον ίδιο τον έπαινο των νεκρών, ο ρήτορας νιώθει την

ανάγκη να δικαιολογηθεί για την ασυνήθιστη δοµή που έχει δώσει στο λόγο

του. Το εγκώμιο της πόλης ήταν εκτενέστερο από το συνηθισμένο για δύο

λόγους: ο πρώτοςείναι η σοβαρότητα αυτού του αγώνα, που γίνεται μεταξύ

µιας τέτοιας πόλης (Αθήνα) και µιας εντελώς διαφορετικής (Σπάρτη) και ο

δεύτερος το γεγονός ότι η καλύτερη απόδειξη για την αλήθεια του επαίνου

και του εγκωµίου τόσο της πόλης όσο και των νεκρώνείναι η ἴδια η αξία της

πόλης. Συμπερασματικά, η καϊνοτοµία του ρήτορα είναι ότι ο έπαινος των

νεκρών έχει ουσιαστικά γίνει µέσα από τον έπαινο της πόλης. Ανάμεσα στην

πόλη και τους κατοίκους της (εδώ τους νεκρούς) υπάρχει µία διαλεκτική

σχέση, αφού η πόλη αντιπροσωπεύει το ιδανικό για το οποίο αγωνίστηκαν. Ο

ρήτορας, βέβαια, γνωρίζειότι το μεγαλείο της πόλης οφείλεται σε όλους και

όχι µόνο στους συγκεκριμένους νεκρούς (τῶνδε ειτοιῶνδε) και µε τον τρόπο

που διατυπώνει την άποψη αυτή δίνει καθολική αξία και διαχρονικότητα στην



44

αρετή των νεκρών, ενώ στην ουσία προτείνει έναν κανόνα ζωής για τους

επιζώντες, δηλαδή για όλους τους υπόλοιπους Αθηναίους.

3. Ακολουθεί, για µία ακόµα φορά, η αντίθεση μεταξύ λόγωνκαι έργων. Ο

ρήτορας τονίζει το γεγονόςότι οἱ έπαινοι και η φήμη σπάνια συμβαδίζουν µε

τις πράξεις ενός ανθρώπου, ενώ η συγκεκριμένη περίπτωση είναι μία από τις

εξαιρέσεις, αφού υπάρχει ισορροπία ανάµεσα στα όσα έκαναν οι πεσόντες

και στα δικά του λόγια.

4. Στη συνέχεια, ο ρήτορας τονίζει το γεγονός ότι περισσότερο από τα

όσα συνέβησαν στη διάρκεια της ζωής, το τέλοςείναι αυτό που καθορίζει την

αρετή κάθε άνδρα. Οι συγκεκριμένοι νεκροί, παρά τις διαφορές τους (στην

ηλικία, στο ήθος, στην οικονομική κατάσταση, που θεωρητικά θα μπορούσε να

λειτουργήσει ως αντικίνητρο), αγωνίστηκαν όλοι και επέλεξαν τη θυσία µε

ελεύθερη βούληση (ἐθουλήθησαν).

5. Το κεφάλαιο κλείνει µε το ρήτορα να τονίζει το δίληµµα που έχει κάθε

άνθρωπος στο πεδίο της μάχης (ἀμύνεσθαι.. παθεῖν ἢ σώζεσθαι ἐνδόντες):

είναι η κρίσιµη στιγµή στην οποία δοκιμάζεται η ηθική ποιότητα του ατόμου. ο

ρήτορας επανέρχεται µε συντομία στο ηρωικό ιδεώδες της αρχαιότητας,

σύμφωνα µε το οποίο ο έντιµος θάνατος είναι προτιµότερος από την αισχρή

ζωή, επιλογή την οποία έκαναν και οἱ συγκεκριμένοι νεκροί.



48

αρετή των νεκρών, ενώ στην ουσία προτείνει έναν κανόνα ζωής για τους

επιζώντες, δηλαδή για όλους τους υπόλοιπους Αθηναίους.

3. Ακολουθεί, για µία ακόµα φορά, η αντίθεση μεταξύ λόγων και έργων. Ο

ρήτοραςτονίζει το γεγονός ότι οἱ έπαινοι και η φήμη σπάνια συμβαδίζουν µε

τις πράξεις ενός ανθρώπου, ενώ η συγκεκριµένη περίπτωση είναι μία από τις

εξαιρέσεις, αφού υπάρχει ισορροπία ανάµεσα στα όσα έκαναν οι πεσόντες

και στα δικά του λόγια.

4. Στη συνέχεια, ο ρήτορας τονίζει το γεγονός ότι περισσότερο από τα

όσα συνέβησαν στη διάρκεια της ζωῆς, το τέλος είναι αυτό που καθορίζει την

αρετή κάθε άνδρα. Οι συγκεκριμένοι νεκροί, παρά τις διαφορές τους (στην

ηλικία, στο ήθος, στην οικονομική κατάσταση, που θεωρητικά θα μπορούσε να

λειτουργήσει ως αντικίνητρο), αγωνίστηκαν όλοι και επέλεξαν τη θυσία µε

ελεύθερη βούληση (ἐθουλήθησαν).

5. Το κεφάλαιο κλείνει µε το ρήτορα να τονίζει το δίληµµα που έχει κάθε

άνθρωπος στο πεδίο της μάχης (ἀμύνεσθαι...παθεῖν ἢ σώζεσθαι ἐνδόντες):

είναι η κρίσιµη στιγµή στην οποία δοκιμάζεται η ηθική ποιότητα του ατόμου. ο)

ρήτορας επανέρχεται µε συντοµία στο ηρωικό ιδεώδες της αρχαιότητας,

σύμφωνα µε το οποίο ο έντιµος θάνατος είναι προτιµότερος από την αἰσχρή

ζωή, επιλογή την οποία έκαναν και οἱ συγκεκριμένοι νεκροί.


